
Katecheza 18 stycznia 2026. 

Miłosierdzie Boga w przypowieści o synu marnotrawnym 

           Jedną z najpiękniejszych przypowieści, jakie pozostawił nam Jezus, jest przypowieść 

o synu marnotrawnym. Często skupiamy się w niej na zagubionym synu i jego postępowaniu. 

Jednak sercem tej przypowieści nie jest syn, lecz Ojciec – Ojciec miłosierny, który objawia 

nam, jaki naprawdę jest Bóg. 

Młodszy syn prosząc ojca o część majątku daje mu do zrozumienia: „chcę żyć bez 

ciebie, nie jesteś mi do niczego potrzebny”. Odejście syna jest obrazem grzechu – odejścia 

od Boga, pragnienia samodzielności, życia według własnych zasad. Ojciec jednak nie 

zatrzymuje syna siłą. Pozwala mu odejść, bo prawdziwa miłość szanuje wolność, nawet 

wtedy, gdy prowadzi ona do cierpienia. Najważniejsze dzieje się w chwili powrotu. 

Ewangelia mówi, że ojciec wypatrywał syna. To niezwykle poruszający obraz. Ojciec nie 

czeka obojętnie. On codziennie wygląda, tęskni, ma nadzieję na powrót. Gdy tylko dostrzega 

syna z daleka, wzrusza się głęboko, biegnie ku niemu, rzuca mu się na szyję i całuje go. W 

tamtych czasach starszy, dostojny mężczyzna nie biegał. A jednak Ojciec łamie wszelkie 

konwenanse, bo miłosierdzie jest ważniejsze niż godność, niż sprawiedliwość po ludzku 

rozumiana. 

Syn nie zdąży nawet wypowiedzieć całej przygotowanej mowy. Ojciec nie robi mu 

wyrzutów, nie wypomina win, nie żąda wyjaśnień. Zamiast tego przywraca mu godność: daje 

szatę, pierścień i sandały. To znak, że syn znów jest dzieckiem, a nie sługą. Pierścień w 

kulturze biblijnej był znakiem przynależności, władzy i synostwa. Często był to sygnet, 

którym pieczętowano dokumenty. Dając synowi pierścień, Ojciec mówi: „Nadal jesteś moim 

synem. Masz moje zaufanie. Nie jesteś tylko kimś, komu darowałem winę – jesteś 

dziedzicem”. Miłosierdzie Boga nie kończy się na samym przebaczeniu grzechów. Bóg 

przywraca nam pełną godność dziecka Bożego i obdarza zaufaniem, mimo że zna naszą 

słabość. To obraz sakramentu pojednania, w którym Bóg nie tylko gładzi grzech, ale na nowo 

czyni nas swoimi dziećmi. 

Sandały natomiast były znakiem wolności. Niewolnicy chodzili boso, synowie i ludzie 

wolni nosili sandały. Ojciec, nakazując włożyć synowi sandały, jasno pokazuje: „Nie wracasz 

jako niewolnik ani najemnik. Nie musisz odpracowywać swojej winy. Jesteś wolny”. 

Miłosierdzie Boga nie upokarza, nie wiąże człowieka przeszłym grzechem, ale przywraca 

mu wolność serca. Bóg nie chce nas widzieć na kolanach z lęku, lecz stojących w wolności 

dzieci. Pierścień i sandały razem mówią nam, kim jesteśmy w oczach Boga: kochanymi 

dziećmi, a nie sługami; wolnymi, a nie niewolnikami przeszłości. 

W tej przypowieści Ojciec wychodzi również do starszego syna, który nie potrafi 

cieszyć się z powrotu brata. I tu widzimy kolejne oblicze miłosierdzia: Ojciec cierpliwie 

tłumaczy, zaprasza do radości, nie potępia także jego zamkniętego serca. Bóg jest miłosierny 

zarówno wobec tych, którzy od Niego odeszli, jak i wobec tych, którzy są blisko, ale nie 

potrafią kochać. Przypowieść o synu marnotrawnym objawia nam prawdę fundamentalną: 

Bóg nie męczy się przebaczaniem. Jego miłosierdzie jest większe niż każdy grzech. Każdy z 

nas może odnaleźć się w tej historii – czasem jako młodszy syn, czasem jako starszy. Ale 

najważniejsze, byśmy uwierzyli, że zawsze czeka na nas Ojciec. 

 


